
Проблемы Дальнего Востока № 1, 2025 г. Far Eastern Studies No. 1, 2025 

ФИЛОСОФИЯ / PHILOSOPHY 

Центрированность: сердцевина китайской традиции 
© 2025 DOI: 10.31857/S0131281225010129 

Малявин Владимир Вячеславович 
Доктор исторических наук, профессор-исследователь, НИУ «Высшая школа экономи-
ки» (адрес: 109028, Москва, ул. М. Ордынка, 17); главный научный сотрудник, Инсти-
тут Китая и современной Азии РАН (адрес: 117977, Москва, Нахимовский пр-т, 32). 
ORCID: 0000–0001–8966–6359. Е-mail: vladmal0913@gmail.com 

Статья поступила в редакцию 13.01.2025. 
Аннотация: 

Понятие середины или центра играло первостепенную роль во всех аспектах китайской 
традиции от геополитических концепций до эпистемологии и общественной практики. 
Конфуцианство требовало «держаться середины» (чжичжун 执中), даосизм проповедовал 
«сохранение середины» (шоучжун 守中). Поскольку речь идет, по существу, о рассеянной 
динамической структуре, правильнее говорить о центре или, точнее, центрированности раз-
личных процессов: космогонических, общественных, духовных и проч. Центрированность 
предшествовала всему сущему и в этом качестве являлась условием и фокусом мировой 
гармонии. Словосочетание центрированность-согласие (чжунхэ 中和) стало в Китае наибо-
лее общей формулой и бытия, и человеческой практики. Речь идет не об универсальной 
«мере» вещей, а о взаимном проникновении полярных начал, генерирующем мощь жизни. 
Поэтому центрированность стала важнейшей категорией китайской политики и стратегии, 
а условием ее постижения стала обостренная чувствительность или просветленность духа. 
Секрет эффективности центрированной структуры состоит не просто в своевременной, как 
бы совершенно «естественной» смене покоя и движения, но в совпадении того и другого 
именно по своему пределу. Такое наложение крайностей — главный принцип «круговорота 
Великого Пути». В Китае к нему прилагали эпитет «утонченный», «чудесный» (мяо 妙). Это 
неопределимое единство сущего и несущего, действительного и иллюзорного, действия и без-
действия навсегда осталось глубочайшей тайной традиции, непереводимой на язык паралле-
лизма идей и вещей. В эпоху Модерна господство логико-дискурсивной модели реальности 
привело к катастрофическому слому традиционного миропорядка. Но в современной инфор-
мационной цивилизации, поставившей во главу угла прагматику человеческого общения, ки-
тайский принцип центрированности обретает большую актуальность и ценность. 

Ключевые слова: 
середина, фокус, центрированность, круговорот, подобие, недвойственность, сокровенность. 

Для цитирования: 
Малявин В.В. Центрированность: сердцевина китайской традиции // Проблемы Дальнего 
Востока. 2025. № 1. C. 170–183. DOI: 10.31857/S0131281225010129. 

 
Понятие середины, центра, фокуса (чжун 中) и т.п., можно без преувеличения 

назвать важнейшим и наиболее универсальным принципом китайской мысли и культуры. 
Достаточно вспомнить самоназвание Китая: «Срединное царство». Середина или центр 
играют первостепенную роль в самых разных аспектах китайской традиции от геополи-
тических концепций до духовной и общественной практики. Это также один из древней-
ших терминов китайского философского лексикона. Он зафиксирован уже в самых ран-
них надписях Шанской эпохи, где еще не имеет теоретического содержания и обозначает 
просто середину, среднюю точку некоего условного расстояния. 

Как плод зрелой рефлексии он употреблен в конфуцианском каноне «Чтимая 
книга» (Шаншу 尚书), где встречается в приписываемом идеальному правителю древно-



V. Maliavin. Centeredness: The Core of Chinese Tradition 171 

сти Юю выражении «держаться середины» или «держать середину» (чжи чжун 执中). 
Выражение это входит в состав чрезвычайно ценимого в конфуцианской традиции, осо-
бенно в т.н. неоконфуцианстве позднесредневековой эпохи, «завета из 16 слов», где гово-
рится о необходимости держаться середины между едва уловимым «небесным умом» 
(тяньсинь 天心) и переменчивым, ненадежным «человеческим умом» (жэньсинь 人心)1. 

В даосизме классическое изречение на эту тему содержится в последней строке гл. 5 
«Дао-Дэ цзина», где высшей мудростью названо умение «хранить центр» (шоу чжун 守中), 
что можно истолковать как совет оберегать полноту опыта или изначальное совершенство 
жизни. Заметим попутно, что в обоих списках даосского канона из погребения в Мавандуе, 
относящихся к началу 2 в. до н.э., данная фраза записана в несколько отличающемся от тра-
диционной версии виде, и ее следует толковать, скорее, как призыв «хранить себя в середи-
не» или «хранить в себе середину», т.е. понятие середины здесь в большей мере субстанти-
вировано2. Впрочем, указанное различие не носит принципиального характера. 

Уже на позднем этапе развития китайской традиции даосский автор 
Лю Имин (刘一明, 1734–1821) недвусмысленно отнес «держание середины» к конфуци-
анству, а «хранение середины» к даосизму, приписав третьему главному учению Китая 
буддизму принцип «пустотности середины». Далее Лю Имин объявляет середину вечной 
основой всякой мудрости: 

«В слове «середина» заключен закон сердечного разума (синьфа 心法) от мудре-
цов трех учений, так что благодаря ему совершенствуются природа и жизнь и осуществ-
ляется Великий Путь. Все слова тысячи канонов и десяти тысяч классических книг ука-
зывают только на это одно слово»3. 

Как видим, середина в китайском понимании не является самотождественной 
метафизической сущностью, будь то субстанция, форма, идея или образ. Ее природа — 
чистый динамизм самой жизни, перемена и, следовательно, событие, которое в пределе 
предстает всеобщим событием, «скрещением» (выражение Лю Имина), в конечном счете 
событийностью всего. Это означает, что середина, будучи вездесущей, пребывает в гра-
нице, пределе всего сущего, в моменте перехода вещей в нечто иное и, стало быть, отсут-
ствует в любой точке пространства и времени, но и не составляет метафизическую оппо-
зицию предметности опыта или мысли. 

В манере на удивление созвучной современной информационной технологии 
Лю Имин, следуя уже устоявшейся традиции, толкует середину как соотношение ноля 
и единицы. Последняя, изображаемая в виде вертикальной черты в пустом круге, раз-
деляет пустое поле ноля на две половины, которые ассоциируются с началами Инь и 
Ян. Упомянутую вертикаль Лю Имин называет «господином всех образов». Таким об-
разом, середина предстает определенной структурой, в которой «предельное отсутст-
вие хранит в себе предельное присутствие, предел пустоты хранит предел наполненно-
сти»4. Вполне предсказуемо середина в описании Лю Имина не имеет пространствен-
ных характеристик, не поддается локализации: она «не впереди и не позади, не сзади и 
не спереди, не в голове и не в хвосте, не в наличном и не в отсутствующем, не в форме 

                                                                 
1 尚书, 大禹謨 [Чтимая книга, Заветы Великого Юя, 17] // Chinese Text Project. 

URL: https://ctext.org/shang-shu-dayu-mo (дата обращения: 03.01.2025). 
2 Lao-tzu, Te-Tao Ching. A New Translation Based on the Recently Discovered Ma-wang-tui Texts. 

Translated with an introduction and commentary by R.G. Henricks. New York: Ballantine Books, 1989. 
Pp. 196–197. 

3 刘一明: 周易阐真. 藏外道书. 第8册 [Лю Имин. Изложение истинного смысла Чжоу-и. Даосские 
книги вне канонического собрания, Кн. 8]. 成都: 巴蜀书社, 1992年. 第31页. 

4 刘一明: 周易阐真. 藏外道书. 第8册 [Лю Имин. Изложение истинного смысла Чжоу-и. Даосские 
книги вне канонического собрания, Кн. 8]. 成都: 巴蜀书社, 1992年. 第31页. 



172 Малявин В.В. Центрированность: сердцевина китайской традиции 

и не в пустоте. Она — пустая сфера без меры, не имеет образа, а может управлять все-
ми образами, не имеет формы, а может созидать все формы, порождает Небо, Землю и 
Человека… Середина — великий корень Поднебесной. Все превечные мудрецы, бес-
смертные и будды вышли из середины. Она так велика, что не имеет ничего вне себя, и 
так мала, что не имеет ничего внутри себя. Расширяясь, она простирается на Шесть 
полюсов; сжимаясь, она уходит в глубину мельчайшего…»5. 

Природой середины считались пустота и покой, несводимые к материальному 
миру, но и неотделимые от него. Поскольку мы имеем дело с динамическим фокусом су-
ществования, предпочтительно избегать применения к нему терминов, относящихся к 
каким-либо статичным, фиксированным местам, таким как центр, фокус, средняя точка и 
т.д. Речь идет о неуловимой, рассеянной, неопределенной центрированности или, лучше 
сказать, центрированности сферы, вращающейся в разных направлениях. 

Понимаемая таким образом середина не просто дана, но уже задана в любой си-
туации. Человек, будучи сознательным существом, обладает способностью к опознанию 
и актуализации середины, и именно эта способность, судя по процитированному сужде-
нию Лю Имина, делает людей мудрецами. Отсюда предписание твердо «держать» или 
«хранить» середину как первое условие мудрой жизни. Подчеркнем, что речь идет о как 
будто парадоксальной слитности бытия и действия, несотворенного естества и результа-
та духовного усилия. Середина — одновременно природа всех вещей, исток жизни, кото-
рый следует «хранить», и интуитивное знание и даже в своем роде умение, которые не-
обходимо развивать для того, чтобы врожденная способность стала мастерством. 

Совпадение бытия и действия в китайской традиции станет более понятным, ес-
ли принять во внимание, что середина всегда находится внутри всего сущего. «Сбереже-
ние середины» предполагает возвращение к «корню» существования, предваряющему 
или, лучше сказать, предвосхищающему все явления и формы опыта. Это требование по-
грузиться в подсознательные и даже бессознательные глубины жизни не имеет аналога в 
западной мысли и составляет главный секрет «мудрой политии» в Китае. Оно закономер-
но сочетается с требованием удерживать середину во внутреннем опыте. Отсюда устой-
чивые словосочетания, определяющие идеал культурной практики: «прямизна в середи-
не» (чжунчжэн 中正), «устойчивость в середине» (чжундин 中定) и т.д. 

Вот показательный пример: ученый XVIII в. Чан Найчжоу (萇乃周) начинает 
свою книгу об основах боевого искусства с описания «срединной энергии» (чжунци 中气) — 
источника жизни и силы в человеке. Этот источник, недоступный эмпирическому или 
умственному познанию, находится в самом центре тела и относится к так называемому 
«прежденебесному» (сяньтянь 先天) бытию, которое, не имея ни формы, ни образа, ни 
вещественности, делает возможной жизнь в ее биологическом измерении. Поэтому осно-
ва жизненности тела есть ничто иное, как «пустотная одухотворенность» (сюйлин 虚灵), 
бесконечно действенная пустота, а подлинный прототип физического тела и исток его 
жизненной силы — это пустота «изначальной» (или сокровенной) разверстости» 
(юань цяо 元竅). Совершенствование в даосских школах боевых искусств заключается в 
«возвращении к Началу» и укреплении «прежденебесной энергии», сообщает Чан Найчжоу 
и добавляет: «Примитивные ученики не понимают смысла срединной энергии. Они толь-

                                                                 
5 刘一明: 周易阐真. 藏外道书. 第8册 [Лю Имин. Изложение истинного смысла Чжоу-и. Даосские 

книги вне канонического собрания, Кн. 8]. 成都: 巴蜀书社, 1992年. 第31页. 



V. Maliavin. Centeredness: The Core of Chinese Tradition 173 

ко размахивают руками и ногами, стараясь войти в Изначальную Разверстость6, но это 
совершенно недоступно для них7. 

«Срединная энергия», о которой говорит Чан Найчжоу, — это в своем роде онти-
ческий субстрат жизни, в ней и посредством нее личное претворяется во вселенское. Ес-
ли мироздание есть круговорот явлений и сил, — а именно так его представляли на всех 
континентах и во все времена — то пребывание в центре мира означает причастность к 
всему происходящему и, более того, источнику всего сущего. Наше телесное присутст-
вие в мире тоже носит характер круговорота состояний и ритмов, в котором имеется ди-
намичный, нефиксируемый, но интуитивно явственно ощущаемый фокус. По сути, мы 
имеем дело не со статичной точкой, а с рассеянной, текучей или, если угодно, плаваю-
щей центрированностью процессов, конфигураций, взаимодействий сил (опыта, тела, со-
циума, мироздания и пр.), которая при всей ее неопределенности властно определяет 
наш внутренний самообраз и способы ориентации в мире. С древности китайцы называ-
ли эту реальность «великим корнем» всего сущего, ведь она, будучи лишенной свойств и 
качеств, предвосхищает все сущее, дает всему пространство жизненного роста. Вовне 
она проявляется в виде игры мировых сил, актуального дисбаланса, который несет в себе 
возможность равновесия. 

Уже в древности в китайской мысли утвердилась дихотомия собственно центри-
рованности и проистекающего из нее «согласия». Первое относилось к интуиции перво-
зданной целостности и полноты существования, которая сопутствует «устойчивости в 
покое». В этом состоянии жизнь психики лишена субъектности и «еще не проявлена во-
вне». Второе обозначало эмпирически воспринимаемое, «уже проявленное» равновесие 
переживаний и душевных движений. Считалось, что первое задает движение мирозда-
ния и потому представляет «прямизну» (чжэн 正) всего происходящего. Соответственно, 
мудрость как владение «центрированностью» (прежде всего личной, но в не меньшей 
мере общей и вселенской!) исключала конфликт сознания и подсознательного, формы и 
бесформенного, организации и хаоса, единичного и единого. Более того, она требовала 
устранять несогласие прежде, чем оно проявится8, уже потому, что центрированность 
предшествует всем конечным проявлениям, ведь она воплощает первозданное состояние 
бытия. Что касается «согласия», то оно, как считалось, делало возможным развитие и 
процветание жизни в неисчерпаемом изобилии ее форм. После возникновения централи-
зованной империи с ее склонностью к всеобъемлющим схемам и классификациям, цент-
рированность стали отождествлять с Небом и Дао, а согласие — с Землей и Дэ как внут-
реннего совершенства вещей и порождающего начала вселенной9. В повседневной жиз-
ни сочетание «центрированности» и «согласия» традиционно обозначало телесное и ду-
ховное здоровье. 

Графически центрированность обозначалась кругом (символом Неба), а согла-
сие — вписанным в круг квадратом (символ Земли), выражавшим идею «прямизны че-
тырех сторон». Вертикальная черта в круге соотносилась с идеей Человека как связую-
щего звена между Небом и Землей и господина мира. 

                                                                 
6 Вероятно, имеется в виду даосское понятие «сокровенной разверстости», которое обозначало 

исток жизни и телесности. При династии Цин вследствие табу на имя императора Канси иерог-
лиф «сюань» (сокровенный) был заменен на знак «юань» (изначальный). 

7 苌乃周: 苌氏武技书 [Чан Найчжоу. Книга боевой техники рода Чан]. 台北: 逸文出版, 1996年. 第 
65 页. 

8 Лао-цзы. Дао-Дэ цзин / Пер. В.В. Малявина. Москва: Феория, 2019. C. 497. 
9 董仲舒: 春秋繁露, 循天之道篇 [Дун Чжуншу. Обильная роса «Чуньцю», гл. Сюньтяньчжидао] // 

Chinese Text Project. URL: https://ctext.org/ chun-qiu-fan-lu/ xun-tian-zhi-dao (дата обращения: 
03.01.2025). 



174 Малявин В.В. Центрированность: сердцевина китайской традиции 

Таким образом, китайский идеал центрированности относится одновременно к 
определенной структуре и к деятельности, объективному и субъективному измерениям 
существования, что вообще свойственно фундаментальному для китайской мысли поня-
тию перемены, превращения (и 易, хуа 化, бянь 变). Китайская традиция утверждала об-
щее основание всех видов организации и видела в мире неразрывное единство мирозда-
ния, социума и личности или, говоря языком самой традиции, «единое великое тело». 
С древности в Китае различали три аспекта телесности: физическое тело индивида, те-
ло как поле действия мировых энергий и «единое тело» универсума, предстающее как 
небытийность высшего целого, разрыв в опыте, пауза в ритмах мировых процессов10. 

В раннем конфуцианстве, почти полностью замыкавшемся в этической пробле-
матике, двуединство центрированности и согласия сводилось к разумному равновесию в 
поступках и мнениях. Конфуций считал такое равновесие высшим и самым труднодости-
жимым проявлением человеческой мудрости11. Но уже основоположники даосской тра-
диции указали на особенную глубину китайского понятия центрированности. Последняя 
в отличие от западного понятия золотой середины не сводится к определению некой «ра-
зумной» меры в отношениях, действиях или суждениях. Она вообще не имеет формаль-
ного этического решения, что заметил уже Конфуций, когда говорил о невозможности 
определить идеал «равновесия» в человеческих отношениях. Центрированность соответ-
ствует незыблемому покою или, по Лао-цзы, «полной преданности покою» и в действи-
тельности предваряет существование так называемой объективной действительности, в 
известном смысле даже предопределяет его, как можно судить по только что упомянутой 
преемственности центрированности и гармонии. Аналогичным образом понятие «пере-
мены» из «Книги Перемен» толковалось как взаимное замещение и проникновение про-
тивоположностей, что было источником энергии и силы мирового процесса. 

Китайская традиция объясняла этот процесс космогенеза с помощью ряда крат-
ких, но емких формул, связывающих различные аспекты мирового процесса. В истоке все-
го — незыблемый покой и недифференцированная целостность, обозначавшаяся понятием 
Беспредельное (уцзи 无极). Появление разграничительной линии в пустом круге соответст-
вовало выделению из Беспредельного первичной порождающей реальности, именуемой 
Великим Пределом (тайцзи). Великий Предел содержит в себе все мировые оппозиции, 
главная из которых — двуединство сил Инь и Ян, взаимодействие и взаимное проникнове-
ние которых делает возможным ориентированное, «выправленное» движение. Вместе с 
тем в бездонном покое всякое воздействие способно проницать все планы бытия. Даосский 
автор XIII в. Ли Даочунь (李道纯) начинает свое сочинение с примечательным названием 
«Собрание центрированности и гармонии» (Чжунхэ цзи 中和集) такими словами: 

«Когда сердечный ум в сердце неподвижен, возвращается подлинный импульс 
Беспредельного, и это утонченный корень Великого Предела. Так можно понять, что Три 
учения превыше всего почитают устойчивость в покое… Когда сердечный ум человека до-
стиг устойчивости в покое, в нем сама собой воцаряется небесная разумность, и это утон-
ченность Великого Предела. Когда есть воздействие, появляются отклонения в разные сто-
роны, и это превращения Великого Предела. Когда же есть устойчивость в покое, небесная 
разумность неизменно сияет, пустотная одухотворенность не затемнена, в движении всегда 
имеется господин, и можно соответствовать всему, что происходит в жизни…»12. 

                                                                 
10 岑孝清: 李道纯中和思想及其丹道阐真 [Цэнь Сяоцин. Изложение истинного смысла взглядов 

Ли Даочуня на середину и гармонию и его учение об эликсире бессмертия]. 北京: 
宗教文化出版社, 2010年. 第225页. 

11 论语 [Луньюй, гл. 9, 30] // Chinese Text Project. URL: https://ctext.org/ Ju-jia/ lun-yu/ zi-han (дата об-
ращения: 03.01.2025). 

12 李道纯: 中和集. 正统道藏 [Ли Даочунь. Сборник середины и гармонии. Официальный даосский 
канон]. 正统道藏. 北京: 华夏出版社. 第27册. 第272–273页. 



V. Maliavin. Centeredness: The Core of Chinese Tradition 175 

«Разумность Неба-Земли и всей тьмы вещей содержится во мне», — заключает 
Ли Даочунь13. 

Рассуждения китайских авторов о внутренней связи человека и мира вызывает 
много вопросов. Почему именно «предел пустоты и покоя» с необходимостью водворяет 
полноту гармонии в мире и чем обусловлено такое «совпадение противоположностей»? 
Какова природа мира, проявляющегося в бездне пустоты и покоя? Имеем ли мы дело с об-
разами чего-то несотворенного, совершенно естественного или это мир, выплавленный в 
горниле медитативного бдения, которое хотя и отрицает все деланное и нарочитое, но 
предполагает опыт духовной практики, обладание определенной искусностью и, следова-
тельно, явленный таким образом мир является плодом человеческого усилия? Эти вопросы 
возвращают нас к уже обозначенной выше проблеме недвойственности бытия и практики. 

Китайские источники, конечно, не содержат ясных и недвусмысленных ответов 
на эти вопросы, и представители разных ветвей традиции и исторических эпох отвечали 
на него по-разному. Мы сталкиваемся здесь с одной из главных причин любви китайцев 
окружать истину завесой тайны и подменять логическую аргументацию игрой смысло-
вых ассоциаций. В любом случае парадоксальная смычка именно пределов сокрытого и 
явленного, внутреннего и внешнего, всеобщего и исключительного — главный и наибо-
лее универсальный закон китайского мировоззрения. Его кратчайшая формула выражена, 
например, в китайском военном каноне «Сунь-цзы», где говорится, что мудрый полково-
дец «покоем достигает непостижимой глубины, прямизной водворяет порядок»14. Други-
ми словами, мастер, как говорили в древнем Китае, «сердечного искусства» (синьшу 心术) 
оказывает на людей неотразимое воздействие на уровне не улавливаемого органами 
чувств и немыслимого «великого корня» мира, сокровенных «семян» вещей. Столь обо-
стренная чувствительность позволяет постичь глубинный порядок мироздания и не 
предполагает никакого насилия. 

В даосском каноне «Чжуан-цзы» указанное состояние соотносится с пребывани-
ем в фокусе мирового круговорота, она же «ось Великого Пути», так что мудрый спосо-
бен «прохватывать до бесконечности» все планы бытия, все утверждения и отрицания в 
мире, не отдавая предпочтения ни одному из них, но как бы обнимая все полюсы бытия 
и чутко «соответствуя» актуальным превращениям мира15. Более того, подобная беспри-
страстность заключает в себе высокий моральный смысл, поскольку утверждает внут-
реннюю полноту и самодостаточность или, по-китайски, совершенство (дэ 德) каждой 
вещи в моменте жизненного превращения. Даосский патриарх Лао-цзы называл этот акт 
«поддержанием вещей такими, каковы они сами по себе»16. 

В пространственно-временном континууме центрированности/согласия ничто 
не тождественно ничему другому, но ничто и не противостоит другому, в нем есть 
только подобие и мнимость, которые в силу их вездесущности уже неотличимы от ре-
альности. По сути, в центрированности все сущее вовлечено в отношения свободной, 
не ущемляющей существование ни одной вещи синергии или совместности. Китайские 
авторы обозначают природу таких отношений термином цзи 即, указывающим на ана-
логию или даже совпадение в отсутствие тождества, где все предстает другим названи-
ем того же самого как, например, в таких суждениях: «природа, она же энергия», «сер-
дечный ум, он же вещь» или известное чань-буддийское изречение «пустота, она же 
форма; форма, она же пустота». 

                                                                 
13 李道纯: 中和集. 正统道藏 [Ли Даочунь. Сборник середины и гармонии. Официальный даосский 

канон]. 正统道藏. 北京: 华夏出版社. 第27册. 第273页. 
14 孙子今注今译, 魏汝霖注译 [Современные комментарии и толкования к «Сунь-цзы». Коммента-

рии и толкования Вэй Жулиня]. 台北: 台湾商务, 1984年. 第211页. 
15 «Чжуан-цзы». Внутренний раздел / Пер. В.В. Малявина. Даосские каноны. Кн. 2. Ч. 1. Иваново: 

Роща, 2018. С. 157. 
16 Лао-цзы. Дао-Дэ цзин / Пер. В.В. Малявина. Москва: Феория, 2019. С. 497. 



176 Малявин В.В. Центрированность: сердцевина китайской традиции 

В перспективе центрированности полярные начала мира преломляются в свое 
инобытие, предстают, как в ленте Мёбиуса, своей «изнанкой», инаковостью, и эти пре-
вращения удостоверяют воссоздание вещей к их изначальной таковости. Вот почему не-
избежная мнимость превращения есть вестник реальности. Действие центрированности 
«собирает» вещи и определяет их место в мировом порядке потому, что оно приводит все 
сущее к полноте его свойств. Оно подчиняется уже известному нам закону возрастания 
жизненности жизни через взаимное проницание и взаимодополнение различных полю-
сов жизненного процесса, когда глубине проникновения соответствует степень упорядо-
ченности мира в его внешнем образе. Здесь действует, помимо прочего, внутренняя ло-
гика самой семантики понятий; если инволюционное движение духа представляет собой 
своеобразное перевертывание естественного жизненного процесса, то в его пределе оно 
само подлежит перевертыванию, т.е. выводит обратно к природной эволюции. «В проме-
жутке центрированности переверни движение вспять», — гласит изречеиие известного 
даоса Чжан Саньфэна (张三丰)17. Так в китайской традиции оправдывался тезис о «не-
двойственности» трансцендентного и имманентного начал существования, бытия небес-
ного и земного. Координация или, если угодно, синергия двух измерений возвращения 
относится к наиболее глубокому уровню центрированности. 

Мгновенное самопревращение, ускользание от себя — вот принцип действия «Ве-
ликого Пути», которое в Китае называли «утонченным», «тонким», «чудесным» (мяо 妙). 
Оно составляет смысл конфигураций сил, из которых складываются отдельные (точнее, 
условно выделяемые) фигуры в комплексах нормативных движений боевых искусств 
или танцев, образов в каллиграфии и живописи и т.п. «Утонченность — в одном поворо-
те» 妙在一转, — гласит старинное китайское изречение. Мы уже знаем, что правильнее 
сказать «утонченность в одном обороте», каковой соответствует круговороту Великого 
Пути. Утонченность, собственно, и состоит в присутствии в каждом явлении противопо-
ложного начала. Поскольку центрированность предваряет, предвосхищает всякую пред-
метность, «устойчивость в центрированности» позволяет упреждать, опережать любое 
внешнее действие. Это и является главным преимуществом искусного стратега или мас-
тера боевых искусств в противостоянии с враждебной стороной. «Он не двигается, и я не 
двигаюсь. Он едва начал двигаться, а я двинулся прежде него», — гласит старинная по-
говорка мастеров медитативно-боевой гимнастики Тайцзицюань18. Отметим, что в ори-
гинале вместо «он» и «я» говорится «его» и «мое» или «там» и «здесь». Это не случайно: 
речь идет о состоянии предвосхищающего бдения, где еще нет ни субъекта, ни предме-
тов, ни даже эмпирического восприятия, а есть только дифференциальные отношения в 
едином потоке жизни. Здесь все свершается прежде, чем интенции действия обретут 
внешний образ. Недаром китайские учителя говорили, что «прозрение приходит прежде, 
чем успеешь понять». В любом случае центрированность — гарантия успеха (в смысле 
способности успевать) в любом противоборстве, поскольку она позволяет мгновенно, 
всегда быстрее физической, диктуемой сознанием реакции организма дать эффективный, 
неизбежно асимметричный ответ на любой выпад противника и притом действовать ис-
ходя из поведения самого противника или, как говорили в Китае, «соответствовать об-
стоятельствам». «Оставь себя, следуй другому», — гласит другая классическая сентен-
ция Тайцзицюань (взятая из древнего канона). Эта способность без планов и расчетов 
субъективного сознания, как бы не действуя от себя, а лишь «соответствуя» изменениям 
ситуации, выбирать наиболее эффективное действие и, более того, делать это действие 
                                                                 
17 张三丰: 太极炼丹秘诀 [Чжан Саньфэн. Секретные наставления о закаливании эликсира бес-

смертия]. 台北: 武陵, 1996年. 第236页. 
18 Малявин В.В. Тайцзицюань: классические тексты, принципы, мастерство. Москва: КноРус, 2011. 

С. 383. 



V. Maliavin. Centeredness: The Core of Chinese Tradition 177 

моментом претворения индивидуального существования в его вечносущее качество ка-
жется чем-то чудесным и сверхъестественным. Произошедший уже в Новое Время слом 
традиционного китайского мировоззрения, а с ним всего цивилизационного уклада Ки-
тая был, в сущности, следствием утраты смысла центрированности и ложного отождест-
вления порожденных усилием центрирования нормативных образов традиции с так на-
зываемой объективной действительностью19. 

Классическое в своем роде описание центрированности содержится в гл. 11 
«Чжуан-цзы», где о мудреце сказано следующее: 

«Сидя как мертвец, являет драконий образ (апофеоз жизни. — В.М.). 
В глубоком безмолвии раздается громовой глас. 
Духовному движению Небо следует, и все вещи в мире занимают свое место…»20. 
Культурным контекстом данных суждений послужил, очевидно, древний обряд 

поклонения предкам, где главный участник церемонии, представлявший покойного пред-
ка, сидел неподвижно, «как мертвец» или, согласно другому сравнению, «как колокол». 
По замечанию комментатора XI в Линь Цзы (林自), «сидеть как мертвец, а выглядеть как 
дракон, молчать как бездна и вещать как гром исходят из не-сознания: это только соот-
ветствие моменту и следование разумности вещей»21. Для китайского комментатора 
стремительное, «захватывающее дух» движение и громкий звук являются — в точном 
соответствии с принципом инаковости всего — обратной стороной покоя и безмолвия. 
Надо сказать, что в деле познания китайцы всегда отдавали предпочтение звуку или, ши-
ре, чутью: в том же «Чжуан-цзы» мир описывается как многоголосие природы и «пере-
ливы голосов». Причину, вероятно, нужно искать в том, что звук и тем более голос отме-
чают внутреннюю дистанцию сознания. Голос всегда звучит «внутри» и «вдалеке». 

Толкование Линь Цзы кажтся закономерным еще по одной причине. Дело в том, 
что траурный ритуал, как хорошо знали древние китайцы, дает наглядный пример неоп-
ределенности статуса главного действующего лица: с покойником обращаются как если 
бы он был живым22. В приведенных строках жизнь и смерть уже слиты нераздельно, и 
это двуединство, как само состояние центрированности, есть начало родовое, предшест-
вующее индивидуальному сознанию. Следующая фраза о «духовном движении» указы-
вает на первичность бдения, которое предваряет даже «небесное» начало бытия, т.е. при-
родные задатки человека. 

Нам предъявлены признаки непостижимо быстрого, как полет духа, круговорота, 
в котором противоположности (покой и движение, молчание и голос, присутствие и отсут-
ствие, актуальное и виртуальное и т.д.) накладываются друг на друга или, лучше сказать, 
перетекают друг в друга до полной неразличимости. Этот недоступный восприятию, лишь 
смутно угадываемый просветленным, т.е. открытым своему истоку сознанием круг все 
предвосхищающих превращений совершенно естественен, ибо он есть способ бытийство-
вания бытия. В таком «делании неделания» (выражение Лао-цзы), устраняющим все наро-
читое, надуманное и для стороннего взгляда неотличимом от неделания, человек становит-
ся великим, оставляя все «слишком человеческое» в себе. В Китае предел сознания (чело-
веческое) совпадает со стихией бессознательного (небесное), а усилие совершенствования, 
                                                                 
19 Малявин В.В. Сумерки Дао. Китайская культура на пороге Нового времени. Москва: Астрель, 

2000. С. 276–279. 
20 “Чжуан-цзы”. Внешний и смешанный разделы / Пер. В.В. Малявина. Даосские каноны. Кн. 2. Ч. 

2. Иваново: Роща, 2018. С. 55. 
21 方勇: 庄子纂要, 第三册 [Фан Юн. Собрание основных сведений о «Чжуан-цзы». 3-й том]. 北京: 
学苑出版社, 2012年. 第155页. 

22 Puett M. Combining the Ghosts and Spirits, Centering the Realm: Mortuary Ritual and Political 
Organization in the Ritual Compendia of Early China. In: J. Lagerwey and M. Kalinowski (eds.) Early 
Chinese Religion, Part One: Shang through Han. Leiden: Brill, 2009. Рp. 695–720. 



178 Малявин В.В. Центрированность: сердцевина китайской традиции 

духовного очищения ставит человека даже впереди Неба, причем в небесной полноте су-
ществования мудрец в каждый момент времени предстает отстраненным, «недостижимо-
глубоким». Аналогичным образом, непостижимо короткий миг смены бытийных состоя-
ний, соответствующий мельчайшему зазору в мировом круговороте, мгновенному, но веч-
носущему покою между-бытности всего, в действительности наполнен необоримой мо-
щью бытия, воплощает безграничное изобилие жизни. Каждая мгновенная перемена в нем 
удостоверяет возвращение к вечносущему Началу, преемственность духовного пути. Об 
этом сообщается в словах Лао-цзы: «Вещи кишмя кишат, я прозреваю в них возврат»23. Ос-
вобождение от увлеченности внешним миром или, как говорили в Китае, «бремени вещей» 
развязывает первозданную мощь жизни, дает свободу действия «жизненному импульсу» 
(шэн цзи), который не просто продолжает жизнь, но и творит нормативные формы культу-
ры. В свете предвосхищающей бытийности, сфокусированной на пределе всего, как бы 
«междубытности» бытия, являются образы, которые имеют характер фантазма или, по-ки-
тайски, сновидения. «Образы исходят из сердца», — утверждает Чан Найчжоу24, имея в ви-
ду сознание сконцентрированное на миге превращения, который составляет природу цент-
рированности. Такие образы пребывают вне оппозиции присутствия и отсутствия, субъек-
та и объекта, фантазии и действительности. Это образы, по сути, чаемые, всегда только ро-
ждающиеся, и они исчезают прежде, чем обретают видимую форму25. Лао-цзы призывает 
«держать великий образ», который соответствует «миру в целом», взятому опять-таки в его 
динамизме, «хаотическом смешении» всего и потому «не имеющему формы»26. Отсюда 
понятие «великого созерцания» (да гуань 大观), «превечного видения» (цзю ши 久视) — 
всеобъятного и совершенно беспристрастного взгляда, который превосходит собственно 
человеческое зрение и служит нормой духовного «выправления». В широком же смысле 
образ в китайской традиции является посредником, связующим звеном между видимыми 
формами и внутренним жизненным порывом. 

Таков источник культурного творчества в китайской традиции, и творимые им 
образы, очевидно, не являются отражением природного мира. Вот два высказывания ки-
тайских комментаторов о процитированном выше пассаже из «Чжуан-цзы»: 

«Дух вращается внутри, а образы видны вовне» (Чэнь Цзинъюань, XI в.)27. 
«Благородный муж в себе созидает дух, и все сущее превращается само собой» 

(Сюань Ин, XVIII в.)28. 
В этих суждениях обращают на себя внимание два обстоятельства. Во-первых, 

просветленное сознание обращено в глубину опыта и никак не выражает себя; вещи 
«превращаются сами собой», и их существование не имеет внешних причин. Во-вторых, 
отстраненность мудрого от внешнего мира, его «неделание» или «опустошение», «остав-
ление» всего сущего в известном смысле означают некое творение, хотя и беспредмет-
ное, означающее «созидание духа». Анализ центрированности, таким образом, открыва-
ет исток практики визуализации внутреннего опыта, играющей очень важную роль в ре-
лигиях Азии29. И этот исток есть именно завещанное Лао-цзы «делание неделания»30. 

                                                                 
23 Лао-цзы. Дао-Дэ цзин / Пер. В.В. Малявина. Москва: Феория, 2019. С. 227. 
24 苌乃周: 苌氏武技书 [Чан Найчжоу. Книга боевой техники рода Чан]. 台北: 逸文出版, 1996年. 第 

22 页. 
25 胡伟希: 中观哲学导论 [Ху Вэйси. Введение в философию срединного видения]. 北京: 
北京大学出版社, 2016年. 第59页. 

26 Лао-цзы. Дао-Дэ цзин / Пер. В.В. Малявина. Москва: Феория, 2019. С. 335. 
27 方勇: 庄子纂要, 第二册 [Фан Юн. Собрание основных сведений о «Чжуан-цзы». 3-й том]. 北京: 
学苑出版社, 2012年. 第154页. 

28 方勇: 庄子纂要, 第二册 [Фан Юн. Собрание основных сведений о «Чжуан-цзы». 3-й том]. 北京: 
学苑出版社, 2012年. 第160 页. 

29 Путь совершенствования. Древность / Сост. и пер. В.В. Малявина. Иваново: Роща, 2019. С. 56–57. 
30 Лао-цзы. Дао-Дэ цзин. Пер. В.В. Малявина. Москва: Феория, 2019. С. 491. 



V. Maliavin. Centeredness: The Core of Chinese Tradition 179 

Мы можем предположить, что просветленное сознание благодаря его обращенно-
сти вовнутрь, к истоку опыта способно отмечать перемены в имманентном (по-китайски, 
«сокровенном») круговороте экзистенции и на основании дифференциальных отношений 
между отдельными моментами существования или, проще говоря, отбора наиболее замет-
ных качеств опыта выстраивать видимые образы памятных моментов, выведенных из про-
мельков сознания, неуловимых для органов чувств или рефлексии31. Эти образы суть про-
дукты не просто сборки фрагментов опыта, но также их последовательной типизации, пре-
творения актуальных качеств жизни в надвременные типы. Последние как раз составляли 
арсенал отдельных школ духовной практики, репертуар их дидактических приемов, усвое-
ние которых давало причастность к символической матрице опыта, лежащей в основе пра-
ктики школы. Так формировалась культурная традиция Китая, которая, по сути, складыва-
ется из нормативных действий, овладение которыми требует именно школы, телесной и ду-
ховной дисциплины, доведенного до совершенства навыка и, как следствие, тщательной 
выверенности мыслей, чувств и жестов. Таков смысл уже хорошо известного за пределами 
Китая понятия гунфу — незыблемой основы традиции. Достижению этого идеала как раз 
и служила «устойчивость в центрированности», которая позволяла овладеть потоком жиз-
ненных метаморфоз и в известном смысле направлять его. 

По поводу «вращения духа» следует сказать, что на Востоке хорошо понимали 
связь духовной практики с вращением тела. Достаточно вспомнить танцы дервишей, по-
лучившие популярность в Европе благодаря Гурджиеву. В современном театральном 
авангарде Тайваня тоже подчеркивается связь вращения тела вокруг его оси с медитатив-
ным состоянием: такое движение — кстати, единственное, захватывающее и в своем ро-
де «центрирующее» все тело, — снимает оппозицию субъекта и объекта, делает созна-
ние «пустым» и приближает его к просветлению32. В китайских школах духовной гимна-
стики наподобие Тайцзицюань стереометрия движения довольно сложна и далеко не сво-
дится к вращению тела вокруг оси, но все движения должны следовать силовым линиям 
жизненного пространства, которое имеет прообразом сферу и спираль. 

Гениальной иллюстрацией подобной практики является рассказ о мастере раз-
делки быков в третьей главе «Чжуан-цзы», где разделка туши оказывается свидетельст-
вом сборки, восстановления изначальной целостности жизни в ее центрированности. 
Этот повар, согласно древнему пояснению, в своей работе «следует исконной средин-
ности» вещей33. 

Нераздельность трансцендентного, т.е. духовного или «небесного» измерения 
практики, и измерения имманентного, физического, «земного», совершенствования и су-
ществования — существеннейшая особенность китайской традиции. Она проявляется в 
многозначности самого понятия «превращения», которое может означать и просто тече-
ние повседневности, и созидание в себе типовой и, по сути, духовной формы. Путь ду-
ховного просветления доступен каждому, но далеко не каждый его выбирает. Более того, 
этот внутренний выбор жизненного пути не имеет внешних признаков и становится ви-
димым только по прошествии длительного времени, познается «по плодам» его. Лао-цзы 
допускает, что в бессознательной стихии само-превращения, не устраняющей субъектив-
ность сознания и личную корысть, кто-то захочет не раз-делать (раз — и сделать!) и опу-
стошить свое сознание, а, наоборот, выстроить его в угоду субъективным желаниям. Тем 
самым будет разрушена всеобщность Пути и, как следствие, та типовая, надвременная 

                                                                 
31 Малявин В.В. Китайский мир: корни и крона. Москва: Рипол-классик, 2024. С. 352–355. 
32 觉知当下: 优人神鼓访谈录 [Интуиция настоящего: разговор о театре «Южэнь шэньгу»] // 舞道. 

2016年. 第3期. 第61页. 
33 «Чжуан-цзы». Внутренний раздел / Пер. В.В. Малявина. Даосские каноны. Кн. 2. Ч. 1. Иваново: 

Роща, 2018. С. 214–215. 



180 Малявин В.В. Центрированность: сердцевина китайской традиции 

форма человеческой социальности, которая характеризует реальный социум. Лао-цзы 
указывает предел этой дезорганизующей тенденции. Речь идет, конечно, не о формаль-
ных приказах, запретах или наказаниях, поскольку целостность бытия не может быть уч-
реждена или предписана. Лао-цзы говорит, что «усмирит» этих эгоистических индиви-
дов посредством «безымянной» целостности жизненного опыта (в оригинале употреблен 
образ неразделанного, не обработанного людьми дерева)34. Стратегия Лао-цзы заключа-
ется в том, чтобы не оставить индивидуалисту возможности противопоставить себя 
внешнему миру. Для этого нужно лишить знание его предметности, не позволить ему 
стать инструментальным и быть опорой эго. «Мир в целом», который оказывается все-
вместительной пустотой (вечно отсутствующей, но зияющей, как мы помним, в мгнове-
нии чистой, бессодержательной перемены), и есть самое надежное средство лишить эго-
иста его точки опоры в мире. В том же «Чжуан-цзы», кстати сказать, имеется несколько 
рассказов о встрече обладателя предметного знания (например, прорицателя или морали-
ста) с даосским учителем, являющем всеобъятную пустоту «верховного предка» или Не-
ба. Такая встреча для самонадеянного «инженера человеческих душ» кончается плачев-
но: внезапное раскрытие бездны небытийности вселяет в него панический страх. 

Итак, Лао-цзы принадлежит заслуга определения, так сказать, коридора общест-
венной практики, в котором происходит становление и развитие всех форм человеческой 
социальности: семьи, школы художественного творчества или духовного роста, общины, 
корпорации и т.д. Нижняя граница этого коридора соответствует выявлению в потоке дооб-
разного опыта его типовых качеств, которые в процессе длительного отбора и трансформа-
ции могут стать символами доличной и сверхличной общности, отчасти соответствующей 
тому, что в наше время называют брендом как узнаваемой коллективной идентичности. Яв-
ление типовых форм и есть момент превращения (хуа 化), совершенно спонтанный и есте-
ственный акт творчества, совершаемый внутренним усилием бдения. В современном мире 
оно фактически совпадает с идеалом «командной работы», где лидерами могут поперемен-
но выступать разные члены коллектива. Та же сила творческой синергии ставит верхнюю 
границу пространства творчества, предотвращая присвоение его отдельными индивидами 
или, по Лао-цзы, «смиряя» чрезмерные — по сути, эгоистические — желания. 

Техническим проектам «учителей знания» даосы противопоставляли в качестве 
подлинной реальности жизни «единственность» или «единичность» (ду) переживаемого, 
каковая и является отличительной чертой типовой формы и жизнеспособной традиции. 
Ибо жизненность последней, как и сила индивидуального характера, заключена в тайне 
«лица необщего выражения», всеобъятной исключительности, запечатленных, говоря со-
временным языком, в семейном, школьном, корпоративном бренде. Упадок же «умной 
социальности» равнозначен забвению символической глубины образов или, другими 
словами, неисчерпаемого резерва смысла, пребывающего вне логики и рассуждения, и 
их отождествлению с «объективной действительностью» доступной для внешнего воз-
действия и манипулирования. 

Ведущие философские учения Китая — конфуцианство и даосизм — основыва-
лись на комплексе двуединства (или, если угодно, недвойственности) центрированности 
и согласия и видели его природу в превращении, однако трактовали это понятие по-раз-
ному. Для конфуцианцев превращение было социально и морально значимым актом при-
ведения мира к совершенству: благородный муж, утверждали они, «преображал» нравы 
местности, в которой он побывал, а величайшие мудрецы преображали нравы всего ми-
ра35. Для даосов превращение было только возможностью сбросить бремя земного бы-

                                                                 
34 Лао-цзы. Дао-Дэ цзин / Пер. В.В. Малявина. Москва: Феория, 2019. С. 346. 
35 См.: «Мэн-цзы» / Пер. В.С. Колоколова. Санкт-Петербург: Петербургское востоковедение, 1999. 

С. 188. 



V. Maliavin. Centeredness: The Core of Chinese Tradition 181 

тия. Соответственно, конфуцианство питало магистральную линию китайского искусст-
ва, представленную традицией типовых форм, тогда как даосизм (и наследовавший ему 
чань-буддизм) были связаны с экспрессивным началом, который вследствие его самоот-
рицательной природы мог сочетаться с элементами гиперреализма. Наличие подобной 
мировоззренческой и художественной мегаструктуры делало понятие центрированности 
неуязвимым перед проектно-технической деятельностью человека и придало китайской 
традиции необыкновенную устойчивость. 

Еще одно важное и глубоко неопределенное измерение центрированности отно-
сится к политике. Концепция власти и форм управления в его свете допускала очень раз-
ные толкования. С одной стороны, не может быть социума без его главы, который опре-
деляет его уникальный дух, атмосферу, неповторимое «лицо» — все, что относится к 
коллективной идентичности. С другой стороны, согласие и тем более центрированность 
в любом коллективе подчиняются его общему ритму, неформальной, рассеянной общно-
сти, которая неподвластна внешнему, насильственному воздействию и в известном смыс-
ле заслоняет фигуру руководителя. Идеал центрированности всегда предстает как ком-
промисс между авторитарными и анархическими тенденциями в коллективе, но его точ-
ные смысл и конкретные формы не поддаются отвлеченному определению. 

Секрет эффективности центрированной структуры состоит не просто в ритмиче-
ски упорядоченной смене покоя и движения, действия и бездействия, но в совпадении 
того и другого именно по своему пределу: абсолютный покой благодаря всевместитель-
ной целостности «великого образа» оборачивается пределом движения. Такое наложение 
крайностей — главный принцип «круговорота Великого Пути», к которому в Китае при-
лагали эпитет «утонченный», «чудесный» (мяо). Это неопределимое совпадение сущего 
и несущего, действительного и иллюзорного, природы и культуры, сознательного и бес-
сознательного в опыте было обречено оставаться глубочайшей тайной традиции, непере-
водимой на язык параллелизма идей и эмпирического опыта, понятий и вещей. Насту-
пившее в эпоху Модерна господство логико-дискурсивной модели реальности, крайне 
упрощенной по сравнению с мышлением в рамках всеобщей событийности, синергии 
вещей, не могло не повлечь за собой катастрофический слом китайского миропорядка36. 
Но в современной информационной цивилизации, поставившей во главу угла момент 
собственно встречи с его мотивами «сходства несходного» и преимущества уступчиво-
сти в человеческом общении вновь приобрели необычайную актуальность. Нужно по-
нять, что сегодня мир, прямо по Лао-цзы, переживает тот самый момент предельного 
обострения индивидуального сознания, который неожиданно, но, поистине, провиденци-
альным образом указывает выход из ловушки самосознания посредством просветленно-
сти бессознательного. Китайская идея центрированности предлагает практичную и эф-
фективную концепцию человеческой коллективности, которая приводит к устойчивой 
гармонии трансцендентные и имманентные измерения человеческого существования. 
Эта концепция особенно актуальна сегодня, когда мы сталкиваемся с распадом многих 
формальных институтов и самой идеи автономии субъекта. Важно увидеть в китайской 
центрированности перспективное понимание человечности, которое сохранит творчес-
кий потенциал человека в век искусственного интеллекта. 

Литература 
Лао-цзы. Дао-Дэ цзин / Пер. В.В. Малявина. Москва: Феория, 2019. 704 с. 
Малявин В.В. Сумерки Дао. Китайская культура на пороге Нового времени. Москва: Астрель, 2000. 

841 с. 
Малявин В.В. Китайский мир: корни и крона. Москва: Рипол-Классик, 2024. 776 с. 
                                                                 
36 Об этом кризисе см.: Малявин В.В. Сумерки Дао. Китайская культура на пороге Нового времени. 

Москва: Астрель, 2000. С. 276–279, 540–557. 



182 Малявин В.В. Центрированность: сердцевина китайской традиции 

Малявин В.В. Тайцзицюань: классические тексты, принципы, мастерство. Москва: КноРус, 2011. 520 с. 
Мэн-цзы. Перевод В.С. Колоколова. Санкт-Петербург: Петербургское востоковедение, 1999. 263 с. 
Путь совершенствования. Древность / Сост. и пер. В.В. Малявина. Иваново: Роща, 2019. 286 с. 
«Чжуан-цзы». Внутренний раздел / Пер. В.В. Малявина. Даосские каноны. Кн. 2. Ч. 1. Иваново: Ро-

ща. 2018. 386 с. 
«Чжуан-цзы». Внешний и смешанный разделы / Пер. В.В. Малявина. Даосские каноны. Кн. 2. Ч. 2. 

Иваново: Роща, 2018. 452 с. 
Lao-tzu, Te-Tao Ching. A New Translation Based on the Recently Discovered Ma-wang-tui Texts. Translated 

with an introduction and commentary by R.G. Henricks. New York: Ballantine Books, 1989. 282 р. 
Рuett M. Combining the Ghosts and Spirits, Centering the Realm: Mortuary Ritual and Political Organi-

zation in the Ritual Compendia of Early China. In: J. Lagerwey and M. Kalinowski (eds.) Early Chi-
nese Religion, Part One: Shang through Han. Leiden: Brill, 2009. 1281 p. 

岑孝清: 李道纯中和思想及其丹道阐真 [Цэнь Сяоцин. Изложение истинного смысла взглядов Ли Да-
очуня на середину и гармонию и его учения об эликсире бессмертия]. 北京: 宗教文化出版社, 
2010年. 305 页. 

觉知当下: 优人神鼓访谈录 [Интуиция настоящего: разговор о гастролях театра «Южэнь шэньгу»] // 
舞道. 2016年. 第3期. 

论语 [Луньюй] // Chinese Text Project. URL: https://ctext.org/confucianism (дата обращения: 
03.01.2025). 

刘一明: 周易阐真 [Лю Имин, Изложение истинного смысла Чжоу-и]. 藏外道书, 第8册. 成都: 
巴蜀书社, 1992年. 

孙子今注今译, 魏汝霖注译 [Современные комментарии и толкования к «Сунь-цзы». Комментарии 
и толкования Вэй Жулиня]. 台北: 台湾商务, 1984年. 272页. 

方勇: 庄子纂要, 第三册 [Фан Юн. Собрание основных сведений о «Чжуан-цзы». 3-й том]. 北京: 
学苑出版社, 2012年. 1241页. 

张三丰: 太极炼丹秘诀 [Чжан Саньфэн. Секретные наставления о закаливании эликсира 
бессмертия] 台北: 武陵. 1996年. 272页. 
胡伟希: 中观哲学导论 [Ху Вэйси. Введение в философию срединного видения]. 北京: 

北京大学出版社, 2016年. 280 页. 
岑孝清: 李道纯中和思想及其丹道阐真 [Цэнь Сяоцин. Изложение истинного смысла взглядов 

Ли Даочуня на середину и гармонию и его учения об эликсире бессмертия]. 北京: 
宗教文化出社, 2010年. 305页. 

董仲舒: 春秋繁露, 循天篇 [Дун Чжуншу. Обильная роса «Чуньцю», гл. Сюньтянь] // Chinese Text 
Project. URL: https://ctext.org/confucianism (дата обращения: 03.01.2025). 

Centeredness: The Core of Chinese Tradition 

Vladimir V. Maliavin 
Dr.Sc. (History), Research Professor, National Research University Higher School of Economics 
(address: 17, M. Ordynka Str., Moscow, 109028, Russian Federation); Chief Research Member, 
Institute of China and Contemporary Asia of the Russian Academy of Sciences (address: 32, 
Nakhimovskiy Av., Moscow, 117997, Russian Federation). ORCID: 0000–0001–8966–6359. 
Е-mail: vladmal0913@gmail.com 

Received 13.01.2025. 
Abstract: 

The concept of the middle or center played a pivotal role in various aspects of Chinese tradition, 
from geopolitical concepts to epistemology and social practice. Confucianism required “holding on 
the middle” (zhi zhong), Taoism preached “guarding the middle” (shou zhong). Since the middle in 
question refers to the dispersed dynamic structure, it is preferable to speak of centering or centered-
ness of various processes: cosmogonic, social, spiritual etc. In China, centering corresponded to the 
focus and the source of the world cycle, which brought together centripetal and centrifugal vectors of 
the world sphere’s rotation. This centeredness preceded subjective existence and, being the hidden 
source of the world process, predetermined the world's harmony. The term centering-harmony 
(zhong he) became China's most general formula of reality. It designates not a universal “measure” 
of things, but the mutual penetration of polar principles, generating the power of life. Therefore, cen-



V. Maliavin. Centeredness: The Core of Chinese Tradition 183 

trality became a fundamental category of Chinese politics and strategy while the main condition for 
achieving it was a sort of heightened sensitivity or spiritual enlightenment. 
The secret of the effectiveness of the centered structure lies not just in the timely alternation of 
rest and movement but in the coincidence of both exactly at their limit: the absolute stillness, 
thanks to the encompassing integrity of the world focus, turns into the edge of movement. This 
superimposition of extremes is the main principle of the “cycle of the Great Way”, to which Chi-
nese applied the epithet “refined” or “marvelous” (miao). This indefinable coincidence of being 
and doing, real and illusory, nature and culture, conscious and unconscious was doomed to remain 
the deepest secret of the tradition. The dominance of the logical-discursive model of reality in the 
Modern era inevitably led to the catastrophic breakdown of the Chinese tradition. But in the mod-
ern informational civilization, which gives priority to human communication, the Chinese princi-
ple of centrality regains great relevance and value. 

Key words: 
Middle, focus, centeredness, circularity, semblance, non-duality, hiddenness. 

For citation: 
Maliavin V.V. Centeredness: The Core of Chinese Tradition // Far Eastern Studies. 2025. No. 1. 
Pp. 170–183. DOI: 10.31857/S0131281225010129. 

References 
Laozi. Daodejing [Dao-De czin]. Tr. by V.V. Maliavin. M.: Theoria, 2019. 793 s. (In Russ.) 
Maliavin V.V. Sumerki Dao [Twilights of the Dao]. M.: AST, 2001. 520 s. (In Russ.) 
Maliavin V.V. Taiczichuan: Klassicheskiye teksty. Printsipy. Masterstvo [Taijiquan: classical texts, princi-

ples, mastery]. M.: KnoRus, 2011. 520 s. (In Russ.) 
Maliavin V.V. Kitaiskiy Mir: korni i krona [Chinese World: roots and crown]. M.: Repol-klassik, 2024. 

776 s. (In Russ.) 
Mengzy. Per. V.S. Kolokolov. St-Petersburg: Peterburskoye vostokovedeniye, 1999. 263 s. (In Russ.) 
Zhuangzy. Vneshnij i smeshannyj razdely [Zhuangzi. External and mixed sections]. Per. V.V. Malyavina. 

Daosskie kanony. Kn. 2. CH. 2. Ivanovo: Roshcha, 2018. 452 s. (In Russ.) 
Zhuangzy. Vnutrenniy razdel [Zhuangzi. Inner Chapters]. Per. V.V. Maliavin. Ivanovo: Roscha, 2017. 

325 s. (In Russ.) 
苌乃周: 苌氏武技书 [Чан Найчжоу. Книга боевой техники рода Чан]. 台北: 逸文出版, 1996年. 148页 
董仲舒: 春秋繁露, 循天篇 [Dong Zhongshu. The Abundant Dew of Chunqiu. Chapter Xuntian]. Chinese 

Text Project. URL: https://ctext.org/confucianism (accessed: 03.01.2025). (In Chin.) 
岑孝清: 李道纯中和思想及其丹道阐真 [Cen Xiaoqing. The Genuine meaning of Li Daochun’s views 

on Centrality and Harmony and his doctrine of Immortality Elixir]. 北京: 宗教文化出版社, 2010年. 
305 s. (In Chin.) 

觉知当下: 优人神鼓访谈录 [Awareness of Presence: a talk on U-Theater tour]. 舞道. 2016年. 第3期. (In 
Chin.) 

论语 [Analects]. Chinese Text Project. URL: https://ctext.org/confucianism (accessed: 03.01.2025). (In Chin.) 
刘一明:周易阐真. 藏外道书, 第8册 [Liu Yiming, The Genuine Meaning of Zhou-yi, Vol. 8]. 成都: 
巴蜀书社, 1992年. (In Chin.) 

孙子今注今译, 魏汝霖注译 [Wei Rulin. Modern Commentaries and Explanations of “Sunzi”]. 台北: 
台湾商务, 1984年. (In Chin.) 

方勇: 庄子纂要 [Fang Yong. The Collection of the Most Important Materials on “Zhuangzi”]. 北京, 
学苑出版社, 2012年. (In Chin.) 

张三丰: 太极炼丹秘诀 [Zhang Sanfeng. Secret Instructions on Nurturing the Elixir of Immortality]. 台北: 
武陵, 1996年. (In Chin.) 

胡伟希: 中观哲学导论 [Hu Weixi. Introduction to the Philosophy of Middle Vision]. 北京: 
北京大学出版社, 2016年. (In Chin.) 

苌乃周: 苌氏武技书 [Chang Naizhou. The Book of Mr. Chang’s Martial Art]. 台北: 逸文出版, 1996年. 
148页. (In Chin.) 

 
 


