
Проблемы Дальнего Востока № 1, 2015 г. 

Философия 

Дискуссии о конфуцианской этике* 

© 2015 А. Старостина 

Статья посвящена содержанию дискуссии о сыновней почтительности и конфуци-
анском принципе «сын и отец друг друга покрывают», в которой приняли участие 
многие видные ученые-философы в КНР. Первый этап дискуссии, открытой про-
фессором Лю Цинпином, длился с 2002 по 2004 годы, второй начался в 2006 году с 
публикации в журнале «Сюэ хай» статьи профессора Дэн Сяомана и продолжается 
до сих пор. 
Ключевые слова: конфуцианская этика, сыновняя почтительность, традицио-
нализм, история философии 

Последние десятилетия в КНР стали временем возрождения интереса к конфу-
цианству и восстановления в правах конфуцианской философии. Распространенное сре-
ди прогрессивных философов первой четверти XX в. мнение о том, что конфуцианство 
во всех своих проявлениях есть мракобесие, которое препятствует развитию Китая, было 
безоговорочно принято в господствующем историко-философском дискурсе КНР 
1950-х — 1970-х годов. Сейчас ситуация серьезно изменилась. Современное конфуциан-
ство на материке признано официальной историографией и входит в программу много-
численных курсов по изучению отечественной философии. Китайские почвенники стре-
мятся сформировать новую конфуцианскую парадигму, используя для нее наработки та-
ких философов, как Сюн Шили, Лян Шумин, Сюй Фугуань, Тан Цзюньи и др. 

Еще в июне 1985 г. в храме Конфуция в Пекине состоялось открытие Китайского 
научно-исследовательского института Конфуция, который в 1989 г. был преобразован в 
Китайское конфуцианское ученое общество. Есть всекитайский академический журнал, 
посвященный конфуцианству: это созданный в 1986 г. «Кун-цзы яньцзю». С 2006 г. выхо-
дит электронная газета «Жуцзя юбао» (некоммерческий частный проект), где печатаются 
и академические статьи, и популярные заметки, и полемические выступления. Сущест-
вует множество интернет-порталов, посвященных разным аспектам конфуцианства. 

Достойно внимания, что конфуцианство возвращается далеко не только как со-
циальная философия и метафизика. Взоры обычных граждан, исследователей и предста-

                                                           
Старостина Аглая Борисовна, кандидат философских наук, старший научный сотрудник Школы 
актуальных гуманитарных исследований РАНХиГС. Тел.: 8 (903) 510-51-62.  
E-mail: abstarostina@gmail.com. 
* Работа выполнена в рамках НИР «Традиционные основы современных культур и макрорегионов 
Востока» лаборатории востоковедения и компаративистики ШАГИ РАНХиГС 



126 А. Старостина 

вителей правящих слоев все чаще обращаются к конфуцианству как части культуры тра-
диционной; при этом его называют структурообразующим элементом всей китайской 
культуры (и даже культуры синосферы). В начальную школу приходит преподавание 
пропедевтических конфуцианских текстов: «Сань цзы цзина», «Дицзы гуй» и др.1 

Можно наблюдать и возвращение некоторых особенностей, свойственных кон-
фуцианству как идеологии императорского Китая: возрожден религиозный культ Конфу-
ция, возобновлены жертвы Шуню — образцовому, хотя и легендарному, правителю и 
почтительному сыну (созданы несколько региональных объединений, «исследующих 
культуру Шуня»). 

При всем при том в настоящее время конфуцианство не претендует на роль офи-
циальной идеологии (несмотря на то, что справлялось с ней в течение столетий. Впро-
чем, счет идет уже на тысячелетия). Не так давно в академических кругах КНР уже нача-
ли говорить о том, что китаизацию марксизма можно успешно проводить именно на ос-
нове конфуцианства. 

В ноябре 2013 г. Председатель КНР Си Цзиньпин посетил храм Конфуция в 
Цюйфу. Кроме того, он уже неоднократно высказывался о необходимости изучать конфу-
цианство для лучшего понимания традиционной культуры. В «Жэньминь жибао» про-
должают печататься статьи, авторы которых весьма высокого мнения о конфуцианстве и 
его актуальности не только для Китая, но и для всего мира. 

Единогласия в отношении оценки исторической и современной роди конфуциан-
ства в верхах, по всей видимости, нет. Здесь уместно вспомнить о том, что в начале 
2011 г. на площади Тяньаньмэнь появилась статуя Конфуция, которая через три месяца 
без каких-либо объяснений была демонтирована и перенесена во внутренний двор Госу-
дарственного музея. 

Такое сложное явление, как конфуцианство, соединяющее разнородные этичес-
кие и политические теории и обычаи разных эпох, само собой, не может вызывать у всех 
одинаковое отношение. Многие продолжают помнить о том, что конфуцианство в тече-
ние долгого времени представлялось средоточием сил тьмы. Пропаганда времен кампа-
нии критики Линь Бяо и Конфуция тоже не прошла даром. 

На обыденном уровне конфуцианские устои иногда представляются враждеб-
ными построению современного справедливого общества; так, автору этих строк неод-
нократно приходилось слышать, что конфуцианские феодальные (эти слова нередко 
употребляются как синонимы) нравы не допускают активного участия женщин в соци-
альной жизни и приводят к ограничению их прав; что эти нравы ведут к процветанию 
непотизма и пр. 

В некоторых случаях люди не могут согласиться с концепцией изначально доб-
рой природы человека, сформулированной Мэн-цзы; кому-то представляется надуман-
ной неоконфуцианская метафизика. 

Не последнюю роль в формировании настороженного отношения к конфуцианс-
тву сыграло то, что империя Цин, многие правители которой были ревностными конфу-
цианцами, а все государственные служащие были вполне начитаны в конфуцианских ка-
нонах, в конечном счете пришла в полный упадок и пала. Подобным образом исчез ког-
да-то как самостоятельное учение легизм: он дискредитировал себя прежде всего тем, 
что царство Цинь, взявшее на вооружение легистскую идеологию, смогло удерживать 
власть над Поднебесной совсем недолго. 

В ученом мире конфуцианские культуру и мировоззрение критикуют с разных 
позиций. В данной статье речь пойдет о дискуссии вокруг сыновней почтительности, ко-
торая лежит в основании конфуцианской этики. 



Дискуссии о конфуцианской этике 127 

I 
Первому этапу этой дискуссии положила начало напечатанная во втором номере 

журнала «Чжэсюэ яньцзю» («Философские исследования») за 2002 г. провокационная 
статья профессора Лю Цинпина, которая носила название «Добродетель или корруп-
ция? — анализ двух случаев с Шунем, описанных в “Мэн-цзы”»2. Лю Цинпин (р. 1956, в 
последние годы преподает в Фуданьском университете, ранее работал в Уханьском и Пе-
кинском педагогическом университетах) предлагал искать корни китайской коррупции в 
конфуцианстве. Мишенью его критики стали «сыновняя почтительность» (сяо) и брат-
ская любовь (ти), которыми отличался легендарный император Шунь, по версии Мэн-
цзы, одного из основателей конфуцианства. 

О сыновней почтительности Шуня трактат «Мэн-цзы» (первая часть главы 
«Цзинь синь», пер. П.С. Попова) сообщает следующее: «Тао Ин спросил Мэн-цзы: Ко-
гда Шунь был императором, а Гао-яо министром уголовных дел, то, как бы они посту-
пили, если бы Гу-соу (отец Шуня) убил человека? Мэн-цзы отвечал: Гао-яо просто аре-
стовал бы его. — Но, в таком случае, не запретил бы ему Шунь сделать это? — Каким 
образом мог бы запретить ему это Шунь, когда в руках Гао были законы, полученные 
по преданию? В таком случае, как же поступил бы Шунь? Для Шуня бросить империю 
было то же, что бросить старый башмак. Он тайком взвалил бы себе на спину отца и 
бежал бы с ним, поселился бы на взморье, всю жизнь радостно наслаждался бы и за-
был бы империю»3. 

Второй «случай с Шунем» касается его отношений со старшим братом и описан 
в первой части главы «Вань Чжан». Ученик Мэн-цзы Вань Чжан спрашивал учителя о 
том, почему Сян — брат Шуня, злой человек, неоднократно пытавшийся убить младшего 
брата, не понес должного наказания. «Вань Чжан сказал: Шунь сослал министра работ в 
Ю-чжоу, Хуань-доу отправил в горы Чун, убил старшину племен Сань-мяо в Сань-вэй’е, 
казнил Гуня в горах Юй. Вся вселенная преклонилась перед наказанием четырех злоде-
ев, потому что он казнил бесчеловечных людей. Сян был самым бесчеловечным из них, а 
Шунь поставил его князем Ю-би. Чем же виноваты были Ю-би’сцы? Неужели же чело-
веколюбивый человек непременно должен так поступать? Если дело касается чужих, так 
он казнит их, а брата так возводит в князья. На это Мэн-цзы отвечал: Человеколюбивые 
люди в отношениях своих к братьям не гневаются на них, не питают против них злобы, а 
только чувствуют к ним привязанность и любят их. Чувствуя к ним привязанность, жела-
ют, чтобы они были богатыми. Шунь, сделал брата князем Ю-би, обогатил и сделал его 
знатным. Разве можно было бы считать привязанностью и любовью, если бы он, будучи 
сам императором, оставил бы брата простым человеком?» (пер. П.С. Попова)4. Затем 
Мэн-цзы уточнил, что никакой реальной власти у Сяна не было, так что подданные от 
него не пострадали бы. 

По Лю Цинпину, как извинительны бы ни были побуждения Шуня в обоих слу-
чаях, его поведение нельзя назвать образцовым для общества, в котором главенство отда-
но не кровному родству, а закону. Лю Цинпин справедливо указывает на то, что за при-
мат родства над законом выступает и Конфуций в знаменитом диалоге о краже барана 
(XIII глава «Лунь юй»): «Е-гун сказал Кун-цзы: — У нас есть прямой человек. Когда его 
отец украл барана, сын выступил свидетелем против отца. Кун-цзы сказал: — Прямые 
люди у нас отличаются от ваших. Отцы скрывают ошибки сыновей, а сыновья покрыва-
ют ошибки отцов, в этом и состоит прямота» (пер. Л.С. Переломова). Действительно, Е-
гун высоко ценит поступок, основанный на преодолении естественной привязанности к 
отцу; Конфуций же полагает, что выше этой привязанности не может быть ничего (чув-
ства детей к родителям превращаются в фиксированный нравственный ориентир: даже 
не испытывая пылкой любви к родным в каждом конкретном случае, индивид соизмеря-
ет все свои действия с идеальными представлениями о сыновней почтительности). 



128 А. Старостина 

Оговариваясь, что он ни в коем случае не хочет назвать конфуцианскую любовь 
к родным и принцип «родные друг друга покрывают» источником всех проявлений кор-
рупции, Лю Цинпин утверждает, тем не менее, что подход, подобный менцианскому, мо-
жет служить — и служит — оправданием для пренебрежения нормами закона и профес-
сиональной этики. Личные чувства не должны стоять выше общего закона, но конфуци-
анство с этим не согласно; а отсюда уже могут быть другие следствия, замечает автор: 
оправдание кумовства, привилегий землякам, даже взяточничеству. 

«Нельзя отрицать, что кое в чем конфуцианство (особенно его суровая критика 
тех, кто предпочитает выгоду долгу) действительно в чем-то может способствовать фор-
мированию антикоррупционной идеологии. Тем не менее, точно так же нельзя отрицать 
непосредственное влияние конфуцианского подхода к ценностям родства на существова-
ние явлений коррупции, с которыми мы постоянно сталкиваемся в современной жизни»5. 
Выдвигая требование назначать на государственные должности только достойных, кон-
фуцианцы тут же подрывают его, восхваляя почтительного Шуня, который обеспечил 
высокое положение своему недостойному брату. Конфуцианскому представлению о все-
общей любви противоречит особое пристрастие конфуцианцев к своей родне. 

Основатели конфуцианства, признавая священность внутрисемейных отноше-
ний, тем самым ставили под удар ими же сформулированные принципы социальной 
справедливости, «человечности и долга». 

Эту двойственность Лю Цинпин и предлагал обсудить. 
Резонанс был очень большим. В десятом номере «Чжэсюэ яньцзю» за тот же год 

был помещен ответ на статью о коррупции Го Циюна, профессора Уханьского универси-
тета, одного из ведущих современных исследователей конфуцианства и пропагандиста» 
позитивных ценностей традиционной культуры» (по его собственному выражению). В 
описываемое время профессор Го возглавлял Международную ассоциацию по изучению 
китайской философии. 

Завязался оживленный обмен мнениями между Лю Цинпином и почвенниками. 
Дискуссия быстро перешла со страниц «Чжэсюэ яньцзю» на страницы других академи-
ческих журналов и даже газет («Вестника Шэньсийского педагогического университе-
та», «Вестник Фуданьского университета» и др.). 

Упомянутая выше октябрьская статья Го Циюна называлась «Еще раз говорю о 
принципе “сын покрывает отца” и о взгляде Мэн-цзы на Шуня»6. Автор подвергал сом-
нению выводы работы Лю Цинпина, не соглашаясь прежде всего с тем, что чувства, о ко-
торых говорят конфуцианские моралисты, представляют собой нечто сугубо частное, ие-
рархически подчиненное закону. В гуманистической конфуцианской картине мира, по Го 
Циюну, человечность (жэнь) стоит принципиально выше закона; закон обретает право 
на существование, только будучи санкционирован нравственным императивом. Закон 
есть инструмент, а сущностью остается человечность. Универсальное для конфуцианцев 
как раз и проистекает из чувства; родственные чувства суть основа всей нравственности. 
Любовь ко всему человечеству возможна потому, что человеку дана в непосредственном 
опыте родственная любовь, которую он и распространяет (призван распространять) на 
весь мир. 

В идеологии императорского Китая, пишет Го Циюн, «закон» (фа) был подчинен 
«добродетели» (дэ), хотя уже более ста лет до того китайцы отказались от системы зако-
нов, в которой недонесение сына на отца было предписано, а противное было наказуемо, 
это не отменяет ее гуманности. И на Западе знают, что свидетельство сына против отца и 
жены против мужа не укладывается в рамки нравственного поведения, и закон не требу-
ет от гражданина свидетельства против близких родственников. 

Для Го Циюна принцип «отец и сын друг друга покрывают» есть залог порядка в 
обществе: в «культурную революцию» родство и вправду стали считать чем-то незначи-
тельным по сравнению с классовой борьбой; но то было время величайшего политичес-



Дискуссии о конфуцианской этике 129 

кого и нравственного кризиса в истории Китая. Итак, в рассуждениях об универсально-
сти закона Го Циюн видит угрозу его дегуманизации. 

Кроме того, он ставит вопрос о том, стоит ли искать корни коррупции в далеком 
прошлом. «Постоянно встречающиеся ныне пренебрежение к закону из-за собственных 
чувств, непотизм и коррупция обусловлены целым комплексом причин — экономичес-
ких, политических, социальных, юридических, идеологических, институциональных, 
моральных; здесь и культурная среда, и уровень личного нравственного совершенствова-
ния, и ценностные предпочтения. Нельзя возлагать ответственность на них за историчес-
кое конфуцианство Конфуция и Мэн-цзы; тем более нельзя сваливать все на устои родст-
ва, чтобы освободить от ответственности наших современников»7. 

Помимо Го Циюна, многие защитники конфуцианства, в том числе профессор 
Дин Вэйсян (декан философского факультета Шэньсийского педагогического универси-
тета), Ян Цзэбо (профессор Фуданьского университета), Гун Цзяньпин (профессор Си-
аньского транспортного университета) в ходе дискуссии высказывались в том ключе, что 
винить традиционную культуру в пороках нынешнего общества нецелесообразно. 

Ян Цзэбо (1953 г.р.), член правления Общества изучения истории китайской фи-
лософии, автор нескольких монографий о Мэн-цзы, отметил нарочитую неисторичность 
подхода Лю Цинпина: в эпоху Чжаньго предполагаемые действия Шуня не могли оцени-
ваться так же, как в наши дни. Кровные узы тогда были священны для общества, а леги-
сты хотели перестроить ценностную иерархию, поставив закон над родством. Мэн-цзы 
же стремится сохранить прежние приоритеты, одновременно подчеркивая, что из-за дей-
ствий Шуня никто не понес бы урона. Он предложил схему действий, применимую в 
случае конфликта долга и чувства, которой можно было пользоваться в течение многих 
столетий. А безусловно навязывать раннеконфуцианские принципы современному обще-
ству никто не собирался8. Помимо этого, профессор Ян, подкрепляя конкретными приме-
рами общее утверждение Го Циюна, замечает, что не стоит противопоставлять западные 
законы китайским: в древней Греции тоже существовало представление о том, что не 
стоит сыну обвинять отца, о чем свидетельствует платоновский диалог «Евтифрон»; в 
римском праве нельзя было принуждать к свидетельству против родных; и в наши дни в 
западных законодательных системах предусмотрена возможность отказаться свидетель-
ствовать против близкого родственника или супруга9 (впрочем, Лю Цинпин практически 
не говорил о западном законодательстве; Ян Цзэбо исходит в своих рассуждениях из то-
го, что представление о примате закона перед родством вытекает из западнических пред-
ставлений о законе). 

Сторону Лю Цинпина принял Му Нанькэ (по всей видимости, это псевдоним), 
сотрудник Института философии АОН КНР. Следует заметить, что Лю Цинпина нельзя 
назвать антиконфуцианцем: ему импонируют многие элементы конфуцианской этики. Он 
лишь призывает переоценить конфуцианское и неоконфуцианское философское и куль-
турное наследие, выделив в нем элементы, неприемлемые, по его мнению, для современ-
ного Китая. Му Нанькэ более резок: он полагает, что универсальных ценностей в конфу-
цианстве не найти. В своей статье «Происхождение и методологическое значение контек-
ста в конфуцианских памятниках» (12 номер «Чжэсюэ яньцзю» за 2002 год)10 он показы-
вает, что в китайской культуре кровное родство далеко не всеми ценилось выше всего. 
Не только одновременно с конфуцианством существовали учения, такие, как легизм или 
моизм, негативно оценивавшие конфуцианскую концепцию родства; но даже и внутри 
народной культуры императорского Китая, в течение долгих столетий испытывавшей 
влияние конфуцианства, ходили рассказы о неподкупном судье Бао-гуне, который не ко-
леблясь казнил своего родственника, как казнил и императорского зятя, когда тот престу-
пил закон. Когда отец покрывает сына, пишет Му Нанькэ, это не только противозаконно, 
но и безнравственно, и сам текст «Лунь юй» свидетельствует о том, что и во времена 
Конфуция были люди, которые знали об этом. 
5 Проблемы Дальнего Востока № 1



130 А. Старостина 

Поскольку конфуцианство есть часть китайской культуры, и его ценности в 
большей или меньшей степени оказали влияние на современных китайцев, к нему тем 
более следует относиться критически; слепое поклонение пагубно. Му Нанькэ полагает 
также, что всеобщее в конфуцианстве искать бесполезно, это учение принадлежит сво-
ему времени, тесно связано с феодальной культурой и не может, «преодолевая время и 
пространство», научить современных людей ничему новому. 

В 2003 г. в третьем номере журнала «История китайской философии» («Чжунго 
чжэсюэ ши») появилась статья Хуан Юйшэна, профессора университета Цинхуа11, кото-
рый, поддерживая Лю Цинпина, указывал на то, что любая этическая система претендует 
на универсальность, и конфуцианство — не исключение. Таким образом, ученые, кото-
рые пытаются объявить такие ценности, как сыновняя почтительность в трактовке Мэн-
цзы, универсальными, «впадают в релятивизм и партикуляризм». Основываясь на том же 
тексте «Мэн-цзы», можно видеть, что братская любовь в понимании ранних конфуциан-
цев должна была проявляться в стремлении повысить социальный статус братьев и уве-
личить их доходы — «чувствуя к ним привязанность, желают, чтобы они были богаты-
ми». Люди в идеальном конфуцианском обществе есть не индивиды, а узелки в сети от-
ношений, межчеловеческие связи чисто функциональны. Обладая определенной соци-
альной ролью, человек обязан выполнять то, что она предписывает; это и считается на-
стоящей добродетелью. Сделав родственные чувства критерием нравственности, конфу-
цианцы пренебрегли индивидуальной свободой, и в этом заключается историческая огра-
ниченность конфуцианства. «Несомненно, в мысли Конфуция и Мэн-цзы тоже содержит-
ся сознание и прозрения абсолютности и священности высших принципов и индивиду-
альной экзистенции. Именно это сегодня нам и предстоит спасать, разъяснять и пропа-
гандировать, чтобы обнаружить и развить всеобщность и универсальный потенциал кон-
фуцианской мысли. Но в первую очередь мы непременно должны беспристрастно взгля-
нуть на многочисленные этические критерии, базирующиеся на постулированной выс-
шей ценности родства, и в универсалистском контексте раскрыть фальшь, которая лежит 
в их основе. Это позволит избавиться от всех не имеющих под собою основания этичес-
ких критериев, разъедающих абсолютные принципы и социальную справедливость. 
Только тогда можно будет освободиться от релятивистских и партикуляристских призы-
вов в нашей культуре и философии и вернуть в мир китайской мысли абсолютное стрем-
ление к справедливости и всеобщности»12. 

На этом этапе в «антикоррупционном» лагере, как мы видим, настоящим против-
ником конфуцианства можно было считать, пожалуй, только Му Нанькэ. 

В ноябре 2004 г., когда насчитывалось уже несколько десятков публикаций на со-
ответствующую тему, Уханьский университет выпустил книгу по итогам этого обмена 
мнениями («Дискуссии по конфуцианской этике: сб. ст.»)13. В нее вошли также некото-
рые статьи, написанные раньше начала дискуссии и посвященные разным аспектам кон-
цепции «взаимного укрывательства». Несколько авторов (включая известного историка 
современного конфуцианства Чжэн Цзядуна) заняли критическую позицию по отноше-
нию к обоим лагерям; то же мож6но сказать и о некоторых представленных в книге 
статьях американских исследователей. Кроме того, свои статьи представили несколько 
американских исследователей. Предисловие к сборнику написал Го Циюн, подытожив 
аргументы своих сторонников. Получившаяся книга дает хорошее представление о ходе 
дискуссии и является в высшей степени полезным справочным материалом, тем более 
ценным, что далеко не все издания, из которых были сделаны перепечатки, доступны для 
зарубежного исследователя. 



Дискуссии о конфуцианской этике 131 

II 
В предисловии к упомянутому сборнику сказано, что его выход, по всей видимо-

сти, знаменует прекращение дискуссии, поскольку все возможные доводы были исчерпа-
ны обеими сторонами. Тем не менее, и впоследствии в печати продолжали появляться 
статьи сторонников Го Циюна, самих Го Циюна и Лю Цинпина. В 2005 г. на стороне Лю 
Цинпина выступил также Хун Бо (доцент Научно-технического университета провинции 
Цзянсу). Несколько позже к «антикоррупционному» лагерю присоединился Дэн Сяоман, 
и это послужило началом второго этапа дискуссии о сыновней почтительности и о праве 
человека не свидетельствовать против близких родственников. 

Дэн Сяоман (род. в 1947 г.), профессор философского факультета Научно-техни-
ческого университета Центрального Китая (Ухань) — историк философии и переводчик 
Канта и Гуссерля, автор трудов, посвященных философии Канта и Гегеля, сравнительно-
му исследованию культур Китая и Запада, член постоянного комитета Китайского обще-
ства по изучению истории зарубежной философии. Его лекции по истории немецкой фи-
лософии весьма популярны и регулярно появляются в видеозаписи в Интернете. Кроме 
того, это известный и талантливый публицист. Он с интересом следил за развернувшим-
ся диспутом. В конце 2006 г. он отдал свою статью «Снова о коррупционном характере 
“взаимного укрывательства родственников”» для публикации в журнале «Сюэ хай», где 
она и вышла в первом номере следующего года14. 

Прежде всего Дэн Сяоман обратился к упомянутому выше диалогу «Евтифрон», 
который неоднократно в ходе предшествующей дискуссии вспоминали сторонники Го 
Циюна. Профессор Дэн высказал мнение, согласно которому Сократ в диалоге всячески 
приветствует донос Евтифрона на отца (к сожалению, к такому выводу можно было при-
дти, только напрочь игнорируя иронию Сократа. — А.С.). Впрочем, Дэн Сяоман признал, 
что из текста видно: по убеждению древних греков, сыну не следует свидетельствовать 
против отца. Тем не менее, существование такого мнения даже и во многих обществах, в 
том числе на современном Западе, не доказывает ничего — «это всего лишь привычная 
слабость человеческого общества, которую оно еще не успело преодолеть». 

Затем Дэн Сяоман назвал несостоятельными обвинения Лю Цинпина в неисто-
рическом подходе, указав, что ценность истории в том, собственно, и состоит, чтобы нау-
чать современников, история есть зеркало. Люди способны проявлять интерес только к 
тем событиям в истории, которые имеют некоторое значение для современности. 

Никто и не думает возлагать ответственность за нынешнюю коррупцию на древ-
них: «они умерли и, таким образом, отвечать неспособны. Но от них осталась культура, 
их последователи и пропагандисты их учений тянутся непрекращающейся цепью; “исто-
рическое учение Конфуция и Мэн-цзы” сегодня еще как живо. Если кто-то и должен не-
сти ответственность, так это наши современники, пропитавшиеся старой идеологией, их 
низкие поступки, продиктованные прогнившим старым мышлением»15. Пусть в древно-
сти не знали о правах человека, не были знакомы с представлением о главенстве закона; 
это не отменяет того факта, что для нашего времени безнравственны поступки Шуня или 
того сына, что не донес на отца, укравшего барана. Да и в древности знали о том, что че-
ловеческая жизнь священна, и ожидать от всех современников Мэн-цзы однозначного 
одобрения поступка Шуня нельзя. 

Дэн Сяоман замечает также: когда западный закон говорит о праве не свидетель-
ствовать против родственников, это именно право, а не запрет такого свидетельства. 
Пусть родные не свидетельствуют друг против друга, но и мешать отправлению правосу-
дия им не следует. 

Кроме того, этот автор полагает, что «любовь к родным», о которой говорит 
Мэн-цзы, на самом деле и не любовь даже, а фанатичная защита интересов своего клана. 
Уподобление государства семье, с одной стороны, обеспечило Китайской империи ог-

 5* 



132 А. Старостина 

ромный запас прочности и способствовало тому, что в течение длительного времени она 
была одной из самых процветающих цивилизаций мира. С другой стороны, за это преи-
мущество Китай заплатил приверженностью к феодальному самодержавию, а также глу-
боко укорененной склонностью к коррупции, которая порождала постоянное чередова-
ние периодов порядка и смуты. 

Императорская власть, пишет Дэн Сяоман, поощряя выдвижение достойных и 
запрещая непотизм, была обречена на неудачу, поскольку вступала в конфликт с собст-
венной постоянной пропагандой сыновней почтительности (верность государству при 
таком подходе оказывалась другой разновидностью сыновней почтительности). Ценно-
сти родства, некогда давшие Китаю преимущество перед окружавшими его народами, 
которые стояли на более низкой ступени развития, впоследствии оказались ядом. В ка-
кой-то ситуации можно было примириться с кражей или попыткой убийства и даже из-
влечь из этого некое общественное благо, не вызвав ничьего осуждения; но это не отме-
няло вредной сущности таких поступков. 

А если поступки Шуня и были разумными и хорошими по меркам того времени, 
то это не особенно важно, так как «нельзя отрицать, что тогдашние люди были ненамно-
го лучше собак»16. 

По мнению Дэн Сяомана, историчностью пренебрегают как раз сторонники Го 
Циюна, которым претит все современное и все пришедшее с Запада. Они считают, что 
общество не должно развиваться, не верят в прогресс и предпочли бы вернуться в «золо-
той век» двухтысячелетней давности17. Если же они говорят, будто при оценке слов Мэн-
цзы следует руководствоваться нормами времен Чжаньго, они лукавят, поскольку и сами 
стараются возродить принцип сыновней почтительности в первозданном виде. 

Оправдывая поступок сына, бросившего все, чтобы спасти отца-убийцу (один из 
эпизодов с Шунем), почвенники, как считает Дэн Сяоман, должны быть последователь-
ными и не осуждать Лай Чансина, бежавшего от китайского правосудия в Канаду18. Ког-
да Го Циюн говорит, что человечность стоит выше закона, что все государственное упра-
вление и все законы в Китайской империи строились на конфуцианской этике, — это оз-
начает лишь, что тогдашняя система не соответствует современному пониманию закона 
и не может быть одобрена и принята в наши дни. 

Ян Цзэбо и Дин Вэйсян пишут, что Шунь заплатил бы троном за свое решение 
спасти отца, но Дэн Сяоман возражает: это не имеет отношения к сути дела. Если погиб 
человек, убийца должен быть осужден, и кто бы ни отказался по этому поводу от своего 
места, это не может служить компенсацией за жизнь. Если же народ во времена Мэн-цзы 
был готов смириться с происшедшим, восхищаясь жертвенностью Шуня, это лишний 
раз доказывает, в каком плачевном состоянии были в то время закон и нравы. 

Читая эту работу Дэн Сяомана, можно познакомиться и с его позицией по отно-
шению к казусам с Шунем, и с его специфическим стилем полемики. Впоследствии про-
фессор Дэн выпустил серию статей на ту же тему, а в июле 2010 г. вышла книга, первая 
часть которой — это более 160 страниц — была составлена из них, — «Новая критика 
конфуцианской этики» 19  (вторая часть была посвящена критике интерпретации Моу 
Цзунсанем философии Канта). 

В предисловии к ней он писал, что десятилетнее пребывание в деревне до, во 
время и после «культурной революции» дало ему возможность понять: Китай — аграр-
ная страна, большая часть населения которой хочет наступления уравнительной эпохи с 
имущественным равенством, идеологической одинаковостью и отсутствием разделения 
труда. «Культурная революция», как полагает Дэн Сяоман, и была частичным осуществ-
лением чаяний крестьян, как будто бы ведя к утопическому «Великому единству» — «Да 
тун». Китайский марксизм всегда был конфуцианским. Мечта о «Великом единстве» и 
сейчас распространена в среде «новых левых», «новых конфуцианцев» и «новых консер-
ваторов» — они и есть настоящие наследники идеологии «культурной революции». Воз-



Дискуссии о конфуцианской этике 133 

рождение значения конфуцианства в обществе обозначало бы только подготовку ее но-
вых этапов20. 

Казалось бы, после этого почвенники едва ли могли продолжать спор: если с Лю 
Цинпином или Хуан Юйшэном у них были определенные точки соприкосновения и неко-
торое взаимопонимание, здесь общий язык найти было трудно: интерпретация Дэн Сяо-
маном смысла истории и культуры Китая никак не сочетается с их картиной мира, и на 
плодотворную дискуссию надеяться было нельзя. 

Тем не менее, они не оставили «Новую критику…» без ответа. Ровно через год в 
издательстве Уханьского университета была напечатана семисотстраничная «Критика 
“Новой критики конфуцианской этики”» под редакцией Го Циюна21. В предисловии Го 
Циюн пишет, что Дэн Сяоман в своей яростной критике превзошел антитрадиционалист-
скую пропаганду 1950-х — 1960-х годов и «ненавидит традиционную и конфуцианскую 
культуру до такой степени, что готов обвинить ее во всех пороках нынешнего общест-
ва»22. Он не хочет видеть, что его оппоненты не собираются возвращаться в прошлое, а 
ищут в старом Китае ценности, которые составляют неотъемлемую и неповторимую 
часть всей китайской культуры. Книга получилась довольно пестрой по составу. Среди 
авторов сборника — не только участвовавшие в прошлом раунде спора философы и ис-
торики философии Дин Вэйсян, Гун Цзяньпин, Ху Чжихун и др., но и историки права, 
которые рассматривали принцип «сын и отец друг друга покрывают» на разных этапах 
развития китайской правовой системы; кроме того, в книгу вошли рецензии на предыду-
щий уханьский сборник, заметки о платоновском диалоге «Евтифрон» и др. 

Поколебать Дэн Сяомана в его убеждениях едва ли возможно. Доводы, пред-
ставленные в его книге, вполне последовательно исходят из разработанной им картины 
развития китайской культуры. Составители сборника не преследовали цели переубе-
дить его, хотя несколько статей написаны с большим полемическим задором. В книге 
рассмотрены некоторые небесспорные аргументы профессора Дэна и его интерпрета-
ции конфуцианских текстов, а также собран большой фактический материал по исто-
рии конфуцианской этики. Уже в 2014 г. вышло продолжение этой работы, тоже под ре-
дакцией Го Циюна23. 

Последнее слово будет сказано еще не скоро. Недавно с критикой того, какой об-
лик приобретает современное конфуцианство в КНР, выступил профессор Юй Инши (р. 
1930), известный во всем мире исследователь китайской философии. Его речь была 
опубликована под названием «Смертельный поцелуй: пропаганда конфуцианства на ма-
терике»24. Немного позже, в октябре 2014 г. его книги запретили продавать в КНР. Похо-
же, нас ожидает начало нового витка дискуссии. 

Ход диспута о конфуцианской этике, о котором шла речь в данной статье, на-
глядно продемонстрировал наличие разных лагерей в китайском научном мире. Наблю-
дая за общественным резонансом этого спора, можно сделать вывод о том, что антитра-
диционалистские настроения по-прежнему популярны, несмотря на заметно возросший 
интерес к традиционной культуре. 

С одной стороны — любовь к китайской культуре, желание максимально развить 
те ценности, которым она может научить все человечество; с другой — стремление сде-
лать китайское общество более открытым и свободным, познакомить его со всем луч-
шим, что есть в западной культуре. Такой спор разрешить окончательно невозможно. К 
сожалению, как часто бывает, спорящие стороны не столько стараются найти истину или 
даже переубедить друг друга, сколько максимально полно изложить собственную пози-
цию. С обеих сторон встречаются излишне резкие обвинения оппонентов в некомпетент-
ности. Следует учесть то, что обе стороны спора вполне осведомлены о стремлении ки-
тайских властей сформировать новую идеологию. Ставки здесь велики — речь идет о 
власти над умами в современном Китае. 

 



134 А. Старостина 
 

1. О «лихорадке госюэ» — вновь возникшем интересе к традиционной культуре в КНР в 2000–
2010-е гг. см. подробнее: Виногродская В.Б. Актуальность древности — традиционный текст в 
современном Китае // Пробл. Дальнего Востока. 2014. № 6. 

2. Лю Цинпин. Мэйдэ хайши фубай? — си «Мэн-цзы» чжун югуань Шунь дэ лянгэ аньли [Добро-
детель или коррупция? — анализ двух случаев с Шунем, описанных в «Мэн-цзы»] // Чжэсюэ 
яньцзю. Пекин, 2002. № 2. С. 43–47. 

3. Попов П.С. Китайский философ Мэн-цзы: Пер. с кит., снабженный примеч. СПб., 1904. С. 242. 
4. Там же. С. 162. 
5. Лю Цинпин.Указ. соч. С. 47. 
6. Го Циюн. Е тань «цзы вэй фу инь» юй Мэн-цзы лунь Шунь. — Цзянь юй Лю Цинпин сяньшэн 

шанцюэ [Еще раз говорю о принципе «сын покрывает отца» и о взгляде Мэн-цзы на Шуня — 
попутно и спорю с господином Лю Цинпином] // Чжэсюэ яньцзю. Пекин, 2002. № 10. С. 27–30. 

7. Там же. С. 30. 
8. Ян Цзэбо. «Мэн-цзы» дэ уду — юй «Мэйдэ хайши фубай» и вэнь шанцюэ [Ошибочное прочте-

ние «Мэн-цзы»: спорю со статьей «Добродетель или коррупция»] // Перепечатка из «Цзянхай 
сюэкань». 2003. № 2 на сайте Confucius2000. URL: 
http://www.confucius2000.com/scholar/mzdwdymdhsfbywsq.htm (дата обращения 10 дек. 2014 г.). 

9. Ян Цзэбо. Фубай хайши кэцю? — Гуаньюй «Мэн-цзы» чжун Шунь дэ лянгэ аньли нэн фоу чэн-
вэй фубай дэ цзай сыкао [Коррупция или чрезмерная требовательность? — Снова размышляю 
о том, можно ли назвать проявлениями коррупции два случая с Шунем, описанные в «Мэн-
цзы»] // Перепечатка из «Хэбэй сюэкань», 2004. № 2. URL: 
http://www.confucius2000.com/confucian/fbhskqgymzzsdlgalnfcwfbdzsk.htm (дата обращения 10 
дек. 2014 г.). 

10. Му Нанькэ. Жуцзя дяньцзи дэ юйцзин суюань цзи фанфалунь ии [Происхождение и методоло-
гическое значение контекста в конфуцианских памятниках] // Чжэсюэ яньцзю. Пекин, 2002. 
№ 12. С. 40–43. 

11. Хуан Юйшэн. Пубянь луньлисюэ дэ чуфадянь: цзыю гэти хайши гуаньси цзюсэ [Отправная 
точка универсальной этики: свободный индивид или лицо в системе отношений?] // Чжунго 
чжэсюэ ши. Пекин, 2003. № 3. С. 13–24. 

12. Там же. С. 24. 
13. Жуцзя луньли чжэнмин цзи [Дискуссии по конфуцианской этике: сборник статей] / Под ред. Го 

Циюна. Ухань, 2004. 
14. Дэн Сяоман. Цзай и «цинь цинь сян инь» дэ фубай цинсян [Снова о коррупционном характере 

“взаимного укрывательства родственников”] // Сюэ хай. Нанкин. 2007. № 1. С. 5–24. 
15. Там же. С. 10. 
16. Там же. С. 18.  
17. Там же. С. 12. 
18. Лай Чансин — китайский коммерсант, глава корпорации «Юаньхуа», замешанный во многих 

коррупционных делах. В 1999 г. бежал в Канаду. В 2011 г. его выдали Китаю, а в 2012 г. он был 
приговорен к пожизненному заключению с конфискацией имущества. 

19. Дэн Сяоман. Жуцзя луньли синь пипань [Новая критика конфуцианской этики]. Чунцин, 2010. 
20. Там же. С. 8–9. 
21. «Жуцзя луньли синь пипань» чжи пипань / Под ред. Го Циюна. Ухань, 2011. 
22. Там же. С. 18. 
23. Чжэн бэнь цин юань: дуй моу чжун Чжунго вэньхуа гуань дэ бинлисюэ поуси [Очищаем исто-

ки: клинический анализ некоей концепции китайской культуры]. Ухань, 2014. 
24. Юй Инши. Далу тичан жуцзя ши сыван чжи вэнь [Смертельный поцелуй: пропаганда конфуци-

анства на материке] // Журнал «Кайфан». URL: http://www.open.com.hk/content.php?id= 
2180#.VJfBGAL0Ag (проверено 21.12.2014). 


